
INVESTIGACIÓN

Antropóloga de la Universidad de Antioquia
luccianasb@gmail.com

[POR: LUCCIANA SÁNCHEZ BENAVIDES]
(COLOMBIA)

LO TRANS*RELIGIOSO COMO
POSIBILIDAD EMERGENTE:
EXPERIENCIAS ENCARNADAS DE
PERSONAS TRANS* PRACTICANTES
DE LA REGLA DE OSHA-IFÁ 
EN BOGOTÁ
TRANS*RELIGIOUS AS AN EMERGING POSSIBILITY:
EMBODIED EXPERIENCES OF TRANS* PRACTITIONERS OF
THE RULE OF OSHA-IFÁ IN BOGOTÁ

O TRANS*RELIGIOSO COMO POSSIBILIDADE EMERGENTE:
EXPERIÊNCIAS CORPORIFICADAS DE PESSOAS TRANS*
PRATICANTES DA REGRA DE OSHA-IFÁ EM BOGOTÁ

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

ARTÍCULO ARBITRADO / 
REFEREED ARTICLE / 
ARTIGO DE REFERÊNCIA /

RECIBIDO:      05/03/2025
APROBADO:    08/07/2025
PUBLICADO:    31/07/2025



RESUMEN

Presento la trans*religiosidad como posibilidad para pensar las relaciones y disputas de
sentido que constituyen la vida de dos personas trans* iniciadas en la Regla de Osha-Ifá en la
ciudad de Bogotá. Para ello, se acudió a encuentros y diálogos trans*religiosos, encarnados
desde el cuerpo, las experiencias y las voces situadas. Esta investigación se enmarca en una
perspectiva religiosa, transfeminista y afrodiaspórica, proponiendo lo trans*religioso como
apuesta política, la cual se plantea que no hay un principio indiscutible sobre la existencia de
nadie, menos desde un criterio sexo-genérico y religioso. En su lugar, estas existencias
actúan como impulsores de experiencias heterogéneas, abiertas a un sin número de
posibilidades que permiten a las personas trans* configurarse religiosamente de múltiples
maneras.

PALABRAS CLAVE: religiosidad; género; transgénero; afrodiaspórico; trasfeminismo.

ABSTRACT

I present transreligiosity as a possibility to reflect on the relationships and struggles over
meaning that shape the lives of two trans people initiated into the Rule of Osha-Ifá in the city of
Bogotá. To this end, transreligious encounters and dialogues were engaged, embodied
through the body, experiences, and situated voices. This research is framed within a religious,
transfeminist, and Afro-diasporic perspective, proposing transreligiosity as a political stance
that challenges the notion of an indisputable principle regarding anyone’s existence—
especially when imposed through sex-gender and religious criteria. Instead, these existences
act as catalysts for heterogeneous experiences, open to countless possibilities that allow trans
people to configure themselves religiously in multiple ways.

KEYWORDS: Religiosity; Gender; Transgender; Afro-diasporic; Transfeminism.

RESUMO

Apresento a transreligiosidade como uma possibilidade para refletir sobre as relações e
disputas de sentido que constituem a vida de duas pessoas trans iniciadas na Regra de Osha-
Ifá na cidade de Bogotá. Para isso, foram realizados encontros e diálogos transreligiosos,
vivenciados a partir do corpo, das experiências e das vozes situadas. Esta pesquisa se insere
em uma perspectiva religiosa, transfeminista e afrodiaspórica, propondo a transreligiosidade
como uma aposta política que questiona a existência de um princípio indiscutível sobre a vida
de qualquer pessoa, especialmente quando imposto a partir de critérios sexo-genéricos e
religiosos. Em vez disso, essas existências atuam como impulsionadoras de experiências
heterogêneas, abertas a inúmeras possibilidades que permitem às pessoas trans se
configurarem religiosamente de múltiplas maneiras.

PALAVRAS-CHAVE: religiosidade; gênero; transgénero; afrodiaspórico; transfeminismo.

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-20259



Este texto es resultado de un proceso de investigación de mi
experiencia como persona disidente sexual y religiosa. Elegí investigar
desde este lugar –la experiencia, lo vivido– y no desde un lugar
aislado; es decir, a contracorriente del pensamiento occidental
moderno que privilegia un distanciamiento entre quien investiga y el
“objeto de estudio”. Esto supone despojar a quienes históricamente
hemos sido marginades, de la posibilidad de producir conocimiento
propio, situado y por fuera de un esquema unificador, universalista y
masculinista. 

Considero que no hay manera de no ser parte de lo que se estudia,
entre otras razones, porque “la teoría es corporal, y la teoría es literal.
La teoría no es algo distante del cuerpo vivido; sino al contrario. La
teoría es cualquier cosa menos desencarnada” (Haraway, 1999, p. 175).
De manera que, construir conocimiento pasa por esos lugares que se
ocupan y por las experiencias que se encarnan; en dicho sentido, la
antropología feminista desde hace mucho se ha preguntado por las
“implicaciones del antropólogo/a como conocedor generizado,
trazando un camino dialógico e intersubjetivo entre sujeto –
conocedor– y objeto –de conocimiento–, entre el yo y el otro desde
posiciones políticas situadas” (Gregorio, 2014, p.30). Desde esta
perspectiva lo emocional y lo personal no pueden ser separados de lo
conceptual; como indica Okely (1975), no solo lo personal es político,
también «lo personal es teórico». 

Dicho de otro modo, mi apuesta investigativa la asumo desde el
margen, se trata de un esfuerzo por transgredir los límites de la lógica
académica dominante con el fin de abrir otras posibilidades para
pensar, imaginar y construir nuevas realidades (Torres, 2008).
Puntualmente, presento la trans*religiosidad como posibilidad para
pensar las relaciones y disputas de sentido que constituyen la vida de
personas trans* iniciadas en la Regla de Osha-Ifá. Y, además, entiendo
lo trans*religioso como apuesta política con la cual se propone que no
hay un principio indiscutible sobre la existencia de nadie, menos
desde un criterio sexo-genérico y religioso. 

Introducción

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-202510

revistanefando.org



Del mismo modo, esta investigación surge del encuentro con Jessica y
Gustaff, dos personas con experiencia de vida trans* con quienes
compartí espacios religiosos e intensas conversaciones con el fin de
desafiar la concepción vertical del pensamiento moderno
(investigador/objeto de estudio) y, en su lugar, se buscó llegar a un
diálogo encarnado; es decir, aquí las experiencias corporales, los
sentires, los afectos, los cuidados de quienes participamos en la
investigación cobran relevancia, en tanto son vías legítimas para crear
conocimiento.

Dicho esto, al indagar sobre las prácticas religiosas de personas con
experiencia de vida trans* dentro de la Regla de Osha-Ifá en Colombia,
lo primero que observé fue que las investigaciones se enfocan en
mujeres cis-heterosexuales iniciadas y practicantes; en particular, dan
cuenta de representaciones sociales, roles de género asignados y
relaciones de poder (Castellanos, 2007; Cedeño, 2014; García, 2019;
Leal, 2020; Leiva, Ajang, García & Martinez, 2021). Las investigaciones
disponibles se ubican en Brasil con presencia del Candomblé y la
Kimbanda. 

Esta falta de investigación revela un vacío significativo para
problematizar. Por ello, ante la invitación que hacen algunes
pensadores o activistas trans, maricas, queers, negres, indígenas y
putxs, de comprender lo trans* desde una multiplicidad de realidades,
me posicioné ante ese vacío para adentrarme en la Regla de Osha-Ifá y
la trans*religiosidad, asumiendo como objetivo: identificar el modo en
que se configuran las experiencias de dos personas transgénero –
Jessica y Gustaff– iniciadas en la Regla de Osha-Ifá en la ciudad de
Bogotá. La intención consistía en explorar la relación que elles
establecen con dicha práctica religiosa y cómo ésta posibilita, o no, la
construcción de nuevos sentidos sobre la religiosidad.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-202511

revistanefando.org



A continuación, en este artículo presento, inicialmente, un breve
contexto de la investigación realizada, a fin de situar a les lectores en
el marco religioso en el que se desarrolla. Luego, exploro algunas
discusiones sobre género y religiosidad Yorubá. Un tercer aspecto para
tratar es la trans*religiosidad encarnada; un cuarto asunto alude a la
variabilidad del género y sus contradicciones. Finalmente, presento
una manera de flexibilizar la mirada sobre género en el marco de las
prácticas de la Regla Osha-Ifa; para ello, entro en diálogo con una
postura de Rita Segato.

La Regla de Osha-Ifá derivó de la religión Yorubá nigeriana que en
Cuba se sincretizó con el catolicismo implantado durante la esclavitud
(Burguillos, 2020). En la Cuba colonial, “sus rituales se debían practicar
en la clandestinidad porque era marginalizada y perseguida” (p. 45), lo
que llevó a que las personas recurrieran a prácticas sincréticas como
ocultar sus deidades -Orishas- en los santos católicos, proceso que dio
origen al término santería[1].  

En Colombia las religiones de matriz africana, comenta Castro (2022),
emergieron aproximadamente hace cuatro décadas como resultado de
dinámicas diaspóricas y de transnacionalización, consolidándose
como sistemas religiosos autosuficientes y autorregulados a partir del
año 2000. Frigeiro (como se citó en Castro, 2022) hace referencia a las
segundas diásporas cuando los sistemas religiosos provenientes de
África se instalaron en lugares como Cuba, Brasil o Haití, y de allí se
dispersaron e instalaron en otras geografías por diferentes razones,
como lo es el caso colombiano. 

En efecto, la costa atlántica ha sido puerta de entrada desde el Caribe
y, en consecuencia, Colombia es receptor de influencias cubanas, entre
ellas, las religiosas y musicales. El país es destino de migrantes
cubanos, se dice que la presencia de cubanos en Cali a comienzo de los
años 90 fue notable (Rossbach de Olmos, 2007). 

______________________
[1] Algunes religioses, incluyéndome, preferimos evitar este término debido a su
carga estigmatizante.

12

Breve contexto de la
investigación:



Esta religión se practica en espacios conocidos como ilés o “casa
espiritual”. A diferencia de los templos convencionales, los ilés no
cuentan con una estructura física independiente, sino que funcionan
en las casas o viviendas de las personas iniciadas; dichos lugares están
dirigidos por “madrinas o padrinos” que cumplen una labor de
iniciación en la religión y se encargan de acompañar espiritualmente a
les practicantes. Estos escenarios mayoritariamente lo integran
personas de pertenencia étnica (negros, negras, afros) y mestizas.

Esta investigación se realizó en el ilé de Jessica y Gustaff, conformado
por elles y diferentes personas, en su mayoría, disidentes sexuales y/o
del género.

Jessica es una persona con experiencia de vida trans*, se
autoidentifica –según sus palabras– “desde lo transfemenino no
binario”; pareciera una contradicción, pero es lo que ha sido su
experiencia de vida, su exploración en el género en interacción con la
Regla de Osha-Ifá y el espiritismo desde hace más de 13 años. Además,
se reconoce como artista transformista, artivista y activista por los
derechos humanos de las disidencias sexuales y de género. 

Gustaff es un hombre trans*, zootecnista y se enuncia desde el
artivismo, espacio que le ha permitido sensibilizarse con los derechos
de las personas LGBTIQ+. Es bajista de una banda de rock conformada
por hombres trans* y personas no binarias que han transitado hacia lo
masculino y lo no binario. Fue gestor territorial para población
LGBTIQ+ y para personas en habitabilidad de calle. Cuando lo
entrevisté, hacia tres años había recibido su consagración de mano de
Orula [2].

_____________
[2] Ceremonia de iniciación en la Regla de Osha-Ifá. En ella se revela cuál es el odu
(signo de ifá) que rige el destino de cada persona.

13

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



A continuación, destaco algunos trabajos que contribuyen a
comprender la noción de género en la Regla de Osha-Ifá, atendiendo la
provocación de la feminista nigeriana Oyèwùmi (2017) de producir
conceptos anclados en las realidades locales. 

El feminismo decolonial, por ejemplo, “ha hecho suya la tarea de
reinterpretar la historia en clave crítica a la modernidad, ya no sólo
por su androcentrismo y misoginia, como lo ha hecho la epistemología
feminista clásica, sino dado su carácter intrínsecamente racista y
eurocéntrico” (Espinosa, 2016). 

En el caso de Oyèwùmi (2017), ella critica el carácter universalista de la
academia Occidental, centrando sus investigaciones en el punto de
vista africano. Es así como en su investigación “La invención de las
mujeres. Una perspectiva africana” sobre las discusiones occidentales
del género, argumenta que el género no funciona como un principio
básico de organización en todas las sociedades, particularmente en la
cultura Oyó-Yoruba, situada en el oeste de Nigeria. 

La autora sugiere que antes de la colonización, su organización se
basaba en el principio de la senioridad definida por la edad
cronológica, por tanto, las categorías “hombre” y “mujer” eran
inexistentes en esa sociedad, y que dicha oposición y jerarquización
binaria fueron construcciones sociales procedentes e impuestas por el
pensamiento occidental. Del mismo modo, señala que la colonización
fue un proyecto que se expandió en las diferentes esferas de la vida de
los Yorubá, incluida la religiosidad. La cristianización formó parte
esencial del proceso colonial, sugiriendo que una de las consecuencias
de ésta en la sociedad Yorubá fue la introducción de las ideas de
género en el ámbito religioso, incluyendo el sistema religioso indígena. 

14

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

Algunas discusiones
sobre género y
religiosidad Yorubá



Por tanto, los roles de cada religioso y de las deidades no estaban
condicionadas por el género; sin embargo, esto cambió después de la
adopción al cristianismo. Pues bien, “parece haberse registrado un
intento de la academia y los ya clérigos Yorubá por reinterpretar la
religión partiendo del androcentrismo cristiano”. Esto resultó en que
“en las manos de seglares, teólogos y líderes cristianos de las iglesias
Yorubá, los pilares de la religión fueran masculinizandose” (Oyèwùmi,
2017, p.235). 

No obstante, encuentro sugerente la crítica que hace la profesora
Viveros (2018) al señalar que parecería que Oyèwùmi ignora que la
senioridad no es la única forma en que actúan las relaciones de poder,
y que su conclusión de que las mujeres y los hombres Yorubá tenían el
mismo poder e iguales oportunidades porque en su lenguaje las
distinciones de género no son jerárquicas, sino anatómicas, puede
terminar confundiendo lenguaje y realidad social, dejando de lado que
la senioridad puede enmascarar otras relaciones de poder que podrían
ser relacionadas con el género. 

Así mismo, Segato (2003) advierte que Oyèwùmi al argumentar la
inexistencia del género –desde una perspectiva occidental– en las
sociedades africanas precoloniales, podría caer en un esencialismo
cultural que desconoce y simplifica las variaciones y transformaciones
históricas de las sociedades africanas. 

El género, según Segato (2003) existe en las sociedades precoloniales,
pero lo hace de una forma diferente a la modernidad. Independizados
del cuerpo, los términos de género permanecen como un idioma para
las relaciones sociales y organizan algunos aspectos de la interacción
social.

15

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



De ahí, lo significativo de conocer los postulados de Oyèrónké Olajubu
(2003), quien, en su libro “Women in the Yoruba Religious Sphere” está
de acuerdo con Oyèwùmi en la necesidad de producir conceptos
desligados de los paradigmas teóricos europeos y anclados en las
realidades locales. Pero aparte reconoce que las clasificaciones de
género existían en la sociedad Yorubá, solo que no estaban basadas en
dominación, como propone Occidente, sino en relaciones
complementarias; aludiendo no a la igualdad o la paridad, sino a la
cooperación y áreas específicas de control tanto para la mujer como
para el hombre. Esta relación de género complementaria está
arraigada en todos los niveles de la conciencia socio religiosa Yorubá,
puesto que los principios masculinos como los femeninos son
cruciales para una experiencia de vida tranquila. Se trata de una
clasificación de género que no equivale ni es consecuencia de la
anatomía en todo momento. Para la autora, la construcción de género
Yorubá es fluida y está modulada por otros factores como la edad y los
logros personales. (Olajubu, 2003).

Olajubu al igual que Oyèwùmi, reconoce los estragos de la
colonización y cristianización, pero menciona que, aunque los
colonizadores introdujeron profundos cambios en los sistemas
sexo/género en diferentes contextos de África, en muchas de las
sociedades africanas precoloniales, el poder era mayoritariamente
masculino y algunas de estas relaciones de poder sí podrían ser
descritas en términos de género. 

Es indiscutible el daño que Occidente causó al continente africano y,
por supuesto, a su diáspora. Aun así, sin sustraer el peso de una
historia imperialista, encuentro urgente abandonar la idealización de
un pasado precolonial africano igualitario (Eze, 2008) –Olajubu lo
hace– para centrar la atención en el sistema patriarcal africano del hoy
y en las necesidades actuales de las mujeres y disidencias sexuales y
de género. 

16

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Al respecto, según Ekine (2014) “las personas queers africanas se
encuentran atrapadas en medio de una dicotomía –el imperialismo
occidental y el fascismo religioso y patriarcal africano–. Entre “la
homosexualidad es ajena a África” y “la homofobia es ajena a África”.
(p.130). Si bien hay evidencias irrefutables de que las disidencias
sexuales y de género han existido históricamente, lo verdaderamente
importante es que existen en el presente, y que su existencia no se
basa en la influencia occidental ni en una importación (Ekine, 2014),
como en muchos casos se pretende hacer ver.

Las epistemologías transfeministas han posibilitado la construcción
de otras interpretaciones sobre el género, ancladas en el
reconocimiento de la variedad de realidades en las que los cuerpos
pueden existir y habitar. De esta forma, diversas voces activistas han
planteado críticas a las formas hegemónicas de representación y
teorización, no solo por la blanquitud, sino también por las dinámicas
de clase, la matrices cisheteronormativas de género y las lógicas
coloniales que restringen las posibilidades de agencia y
reconocimiento. Coinciden así en que lo trans* no es, como diría
Halberstam (2018), una asignación estable, ni mucho menos una única
forma de habitar el mundo; lo trans* es un conglomerado de
posibilidades desde las que se disputa un reconocimiento que está
sujeto a múltiples intersecciones (raza, clase, género). 

Como lo menciona Kancler (2016), en los últimos años el término –
trans*– con el asterisco se adoptó como forma de rechazar los
términos derivados del discurso médico patologizante y para enfatizar
en las múltiples prácticas y expresiones de género, al igual que en la
heterogeneidad de los cuerpos. De acuerdo con algunes teoríques
(Halbestram, 2018; Hayward & Jami, 2015; Radi, 2020; Stryker, 2017), lo
trans* permite mantener abierta la categoría transgénero. 

17 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

Algunas discusiones
sobre género y

religiosidad Yorubá

revistanefando.org



Aquí propongo lo trans* desde una perspectiva religiosa a la que
denomino trans*religiosa. Lo que sugiero es una visión basada en las
experiencias de las personas trans* dentro de la Osha-Ifá,
proporcionando una mirada que permita concebir otras formas de
religiosidad por fuera de las convencionales, hegemónicas y cis
heterosexistas. Lo trans* es aquí ese componente híbrido en la Regla
de Osha-Ifá que trasciende las barreras cisheteronormadas y, a su vez,
actúa como un factor de reafirmación y reconocimiento de las
corporalidades, sexualidades y géneros ancestrales (Piña, 2022).

En esta necesidad de desmarcarme de la idea de que existe una sola
forma de ser o habitar las experiencias de vida trans*, encuentro
oportuno la noción de “encarnación” como acto de –tomar forma o dar
cuerpo a–; esto implica una acción profundamente humana, desde la
carne, en la carne; de manera que, referirse a una trans*religiosidad
encarnada, supone reconocer las experiencias de vida trans* y las
religiosidades como realidades situadas que significan múltiples
vivencias. 

De igual manera, propongo la trans*religiosidad encarnada, tomando
de Birman (2006) la importancia de aceptar la condición de agentes
que los religiosos atribuyen a sus Orishas y muertos (egguns) en todos
los momentos de sus vidas, especialmente en los estados de posesión
en donde los cuerpos se convierten en vehículos o caballos [3] para los
Orishas, los egguns y sus mensajes.

Cuando hablo de relaciones encarnadas trans*religiosas, me es
imposible concebirlas de manera fragmentada; por el contrario, lo
trans*religioso aquí se entiende como la imbricación de dos
dimensiones: lo trans* y lo religioso, que cohabitan y se construyen
juntas, pero que, igualmente, entran en conflicto y se disputan entre
sí. Por ello, a continuación, daré cuenta del sentido y las relaciones que
estas suponen a partir de las experiencias propias de Jessica y Gustaff.

_____________
[3] Entre los religiosos se le suele llamar caballo a la persona que, poseída o
montada por algún espíritu, sirve de médium para comunicar un mensaje.

18 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

revistanefando.org



En breve. Existen precedentes en la Regla de Osha-Ifá que dan cuenta
de la existencia de Orishas con cuerpos ambiguos, o que no cuentan
con un sexo o género definido. Jessica, cuenta que existen Orishas con
avatares [4] femeninos y, por otro lado, Orishas cuyos avatares son
masculinos, pero hay un grupo de Orishas que están en el intermedio
y que representan unas ambigüedades o unas omnipresencias que,
hoy en día, se leerían como trans* o no binaries y que, la mayoría de
investigadores los nombran desde la androginia y el hermafrodismo.

Por ejemplo, Olokun, es ¿un/a/e? Orisha que reside en las
profundidades del mar y del cual no se sabe realmente qué es, si es una
mujer, un hombre, una sirena; su sexo es indeterminado. 

Por otra parte, está Inle, ¿un/a/e? Orisha cazador y sanador que cuida
a los médicos y pescadores; se le reconoce por su belleza, erotismo y
androginia. Se dice que es hembra y macho al tiempo, pero que sus
sexos no funcionan; es considerado el patrón de los homosexuales. 

Así mismo, Logun Ede, es ¿un/a/e? Orisha que se caracteriza por lucir
la mitad del año como hombre y la otra mitad como mujer (Jessica,
comunicación personal, diciembre de 2023). La mayoría de las
versiones dicen que cuenta con características hermafroditas.

Shangó es otro Orisha mayor, justiciero, dueño del trueno y la guerra.
Es la representación más clara de la virilidad entre los Orishas, e
incluso, algunos babalawos [5] llegan a afirmar que Shangó desaprueba
la homosexualidad. Bajo ese supuesto, de igual forma desaprobaría a
las personas trans* y demás disidencias sexuales y de género. Sin
embargo, Jessica considera lo contrario: 

               (…) yo me planteaba cómo iba a ser mi relación con Shangó. Siento
que yo era como esta persona que había decidido rechazar el privilegio de
ser hombre para ser una mujer trans*. Entonces, ¿Shangó me va a odiar?, 

_____________
[4] Son las diferentes formas o representaciones en que se manifiestan los Orishas.
Cada Orisha cuenta con avatares o caminos diferentes que se manifiestan según
alguna característica particular en su forma de ser, actuar o influir en el mundo.
[5] Es la máxima jerarquía en el sistema Osha-Ifá y es quien tiene el poder de la
adivinación. Solo los hombres cis-heterosexuales pueden ser babalawos.

19

revistanefando.org



 y hoy que ya tengo itá y que Shangó me defiende contra viento y marea, y
que Shangó siempre me ha expresado su cariño, su todo; y que tenemos una

relación donde yo digo, o sea, Shangó, ¡qué maravilla!, ¡qué maravilla!,
porque en medio de lo que representa ante nuestros ojos occidentalizados,

tiene una capacidad de amor y justicia que va más allá de lo que imaginamos
que es. (Jessica, comunicación personal, diciembre de 2023)

Incluso, varios patakis relatan cómo en ocasiones él se travistió de
mujer para salvar su vida. Por un lado, se dice que en una oportunidad
él se vio rodeado de muchos enemigos, y Oyá, Orisha dueña de los
vientos, relámpagos y tormentas, cortó sus trenzas para colocárselas y
lo ayudó a vestirse de mujer. Así, Shangó logró salir del lugar imitando
a Oyá y salvó su vida. También se narra que, en una ocasión, estando
en prisión, la hija de un rey, que se había enamorado de él, le propuso
intercambiar sus ropas para que pudiera huir de la cárcel. Shangó
aceptó y salió disfrazado de mujer. 

Vale destacar que los términos andrógino y hermafrodita han sido
empleados por investigadores y personas religiosas para describir a
les Orishas y sus avatares, así como a otras deidades africanas. Aunque
estos conceptos no coinciden exactamente con los significados
asociados a lo trans*, sí revelan algunos indicios sobre entidades
espirituales de África que exhiben características corporales que
trascienden la idea fija que existe sobre el género; dando indicios de
las diferentes formas en cómo las personas trans* pueden relacionarse
con la religiosidad más allá de la rigidez binaria y occidental del
género. Esta fluidez y ambigüedad en los cuerpos de algunes Orishas
es la que le permite decir a Jessica lo siguiente: “estamos viendo una
sociedad y una religión que está tomando la experiencia humana
desde tiempos inmemoriales para plasmarla en su cosmovisión. Por
ende, si puede existir Olokun, si puede existir Inle, si puede existir
Logun Ede, ¿por qué no habría cabida para nosotres en la Osha?”
(Jessica, comunicación personal, diciembre de 2023). 

20

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



En el caso de Obatalá, Rodrigues (2010) comenta que para los Nagô de
Africa, este Orisha, creador de la humanidad y portador de la paz, no
tiene una identidad de género definida. En ocasiones se le presenta
como una figura masculina, mientras que, en otras, como andrógina
y/o hermafrodita, resultado de una fusión con Oduduwa, una deidad
femenina. En la Regla de Osha-Ifá se le representa como un Orisha
hombre.

Vemos entonces, unos Orishas con la capacidad de mutar y
trans*formarse en diferentes representaciones corporales, algunas
bastante definidas según las concepciones occidentales de lo femenino
y masculino, mientras que otras resultan bastante ambiguas, sin que
por ello se diluya su esencia y poder como deidades. 

Pero, además, estas mutaciones suceden también en el plano de lo
sincrético; es decir, cuando el Orisha -de la matriz africana- se
transforma en una santa -católica-. Por ejemplo, Shangó se convierte
en Santa Barbara y Obatalá en la Virgen de las Mercedes. Aquí no hay
una explicación más allá del sincretismo entre la Regla de Osha-Ifá y el
catolicismo. Pero lo que intento destacar es que, independientemente
de la forma que adopta el Orisha, no afecta su poder. Su importancia,
reitero, radica en su esencia y poder como Orisha.

Lo anterior concuerda con la invitación que hace Stryker (2017) al
hablar sobre lo trans* como una categoría abierta para pensar las
interrelaciones entre transgénero y otros tipos de cruces categóricos
como lo trans- en transgénico, transespecie o transracial. En este caso,
preguntarse por el cruce trans*religiosidad implica reconocer como
parte de la realidad a esos “otros” –egguns y Orishas– que también
transitan y encarnan diferentes cuerpos.

21

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Cabrera, citado en Cedeño (2017), destaca que “los orichas se
encaprichan en cabezas y no en cuerpos y actitudes con discursos
simbólicos diversos en cuanto a comportamientos, gestos y
movimientos. (…) son los orichas quienes escogen su prole” (p.102).
Esto sugiere que a los Orishas no les interesan las características sexo-
genéricas de las personas. Esa es, igualmente, mi posición como
practicante de la Regla de Osha-Ifá. 

En efecto, existe una variación del género que se expresa en los
denominados toques de tambor [6], misas [7] y otros actos de posesión.
Ocurre que cuando un eggun “femenino” se monta [8] en un hombre,
este adopta características “feminizadas” que se reflejan en los
movimientos y bailes. Esto indica que estas entidades espirituales no
se manifiestan de acuerdo con las características sexo genéricas de la
persona, sino más bien en función de su desenvolvimiento espiritual y
mediumnidad.

Ahora bien, aunque la práctica de la Regla Osha-Ifá puede percibirse
como lugar de apertura hacia las personas trans*, y es reconocible que
los Orishas, los bailes y algunos espacios religiosos suponen un
desajuste frente a la idea hegemónica del género; de igual manera, es
cierto que las personas con experiencia de vida trans* siguen
enfrentando diferentes desafíos internos y externos en la manera en
que viven y construyen su religiosidad.

_____________
[6] Es una ceremonia que se realiza en homenaje y para llamar a determinado
Orisha. Se hace con los denominados tambores batá en frente de un altar.
[7] La misa espiritual es una ceremonia en donde se pretende establecer un
contacto con las fuerzas espirituales. Estas varían según los contextos y propósitos,
(Castro, 2016).
[8] Montarse hace referencia a cuando un espíritu toma posesión de algún cuerpo
para hablar y transmitir un mensaje.

22

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

Variabilidad del género
y contradicciones



A modo de ejemplo, cuando conversé con Jessica, ella se encontraba en
su año de Iyaworaje [9]. Sobre éste, Jessica expresó sus inquietudes
respecto a cómo vestir durante su año, dado que tradicionalmente las
mujeres usan falda y los hombres pantalón. Al respecto, ella comenta: 

               en el camino de buscar mi Osha, me encontré con un espiritista
cubano gay radicado en Brasil, él por un tiempo fue transformista; y me

decía: tú haz tu cosa y corónate tu Oshosi como te lo indiquen tus mayores,
pero que tú te sientas cómoda, porque esto no tiene ningún sentido

entonces. Ahí es donde uno entiende que el género es un constructo social,
porque la feminidad se lee de qué tipo de ropa te pones, si tu pelo está largo,

corto, si tienes el pelo en la cara o no, si te maquillas o no, si tienes las uñas
largas o no, y esas son cosas que están totalmente fuera del espectro del

Iyaworaje. (…) yo tuve la fortuna de que mi padrino siempre me dijo: desde
que tú te vistas de blanco, la ropa que tú quieras usar: si es masculina, si es
femenina, a mí eso no me inquieta, ni me incomoda. Yo sé quién tú eres, tú

tienes es que tener un respeto por el Iyaworaje.
(Jessica, comunicación personal, diciembre de 2023)

Ella destaca que el Iyaworaje es una etapa que se vive bajo condiciones
similares entre hombre, mujeres y personas trans*, la principal
diferencia radica en la vestimenta. Más allá de eso, todas las personas
que atraviesan el Iyaworaje experimentan y adquieren las mismas
prescripciones.

Si bien ella optó por llevar a cabo su Iyaworaje con ropa “masculina”,
sustentando su elección en la comprensión de que el género es una
construcción social y que, por ende, la vestimenta no debería definir
su identidad de género; estas prácticas varían entre las distintas casas
religiosas y, por supuesto, muchas no permiten que las personas elijan
sobre su vestimenta durante el año de Iyaworaje.

_____________
[9] A quien se le asienta el santo pasa a nombrarse Iyawo y a transitar por un año de
iyaworaje en donde se le dan ciertas prescripciones.

23

revistanefando.org



Jessica tuvo la oportunidad de encontrarse con un espiritista que se
sostuvo en el principio de iwá pelé [10] ante las inquietudes y
decisiones de ella. Pero, además, las intersecciones que le atraviesan
como homosexual y transformista, probablemente le permitieron
tener esa perspectiva y aconsejarla de esa manera.

En el caso de Gustaff, en el primer encuentro que tuvimos, él estaba en
los preparativos de su Kari Osha[11], y en el segundo, estaba
atravesando por “el día del medio” uno de los momentos de la
ceremonia de Kari Osha. Él cuenta:

              mis condiciones para sentirme seguro dentro de un espacio de
práctica religiosa es estar con un mayor con el cual me pueda sentir

protegido; justamente, para evitar cualquier mala interpretación o sospecha
que se pueda dar respecto a mi identidad de género […] yo dije: ¿qué tal que
me digan que tengo que reversar mi tránsito en el género? Pero no me dejé

paniquear por eso. Yo dije: al final yo quiero esto, o sea, es más grande lo que
quiero, tan grande el deseo de poder dar ese paso de esa iniciación que es un

nuevo gran comienzo de muchas cosas que, si bien es cierto, no voy a
hacerlo a ojos cerrados, porque pues la religión la practican las personas y

las personas se equivocan mucho; es empezar a afinar esa lectura de, hasta
qué punto voy a permitir y hasta qué punto voy a poder negociar ciertas
cosas que me he permitido en mi vida; y ahora, según lo que me digan, lo

que pase, lo que sea, lo voy a hacer. 
Y, aún ahí en ese momento, el itá [12] me sorprendió muchísimo, porque me

sorprende Orula y mi padre Obatalá diciéndome: ¡qué bacano que hayas
hecho tú tránsito en el género, vamos a reafirmarlo! Ponte pantalón

siempre, y ponte el cinturón, y métete la camisa entre el pantalón ¡que
chimba!, vamos, vamos pa´lante.

(Gustaff, comunicación personal, diciembre de 2023)

_____________
[10] Abimbola (como se citó en De Sousa, 2010) destaca que un verdadero babalawo
o iyanifa debe regirse por el principio de Iwa Pele, que se traduce como un carácter
gentil. Según ifa algunos de los atributos de Iwa Pele incluyen inuerere, que
significa mantener mente positiva hacia los otros, y okinimora que se refiere a la
voluntad de asociarse con otros. Dicho de otra manera, la Regla de Osha-Ifá se
fundamenta en el respeto y la apertura.
[11] Kari Osha es una de las ceremonias más importantes en donde se asienta el
Orisha, es decir, se identifica, se baja y se asienta en la cabeza de la persona al
Orisha que acompañará y guiará el camino de cada religioso. Esta ceremonia dura
siete días y a quien se le asienta el santo pasa a nombrarse Iyawo.
[12] Consejo que dan los Orishas.

24 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



En los relatos tanto de Gustaff como el de Jessica, se refleja una
preocupación constante por sentirse comodes, segures y
acompañades en los espacios religiosos. Les dos encaran
cuestionamientos y decisiones que evidentemente no son comunes
entre los religiosos cisgénero. Las personas con experiencias de vida
trans* encarnan un proceso interactivo, y no es suficiente con
autoreconocerse en una identidad específica; asimismo es
fundamental ser reconocido por los otros; y, en el contexto de la Regla
de Osha-Ifá, por otros religiosos y esos otros Orishas y egguns.
 
Para las personas trans* y las disidencias sexuales y de género, es
común recurrir a estrategias corporales para poder integrarse en los
espacios a través del sistema cisgénero obligatorio. Esto significa que,
en muchas ocasiones, las personas adoptan los aspectos simbólicos
que materializan identidades de género cisnormativas (hombre y
mujer) para lograr la transitabilidad (Bagagli, 2017). Pese a lo anterior,
Jessica, revierte esta norma al decidir vivir un año de Iyaworaje con
ropa “masculina”. En contraste, Gustaff, tuvo la posibilidad de
reafirmar su tránsito adoptando dichos aspectos simbólicos; a esto se
le nombra cispassing, es decir, pasar por persona cisgénero.

La presencia o ausencia del cis-passing determina en gran medida la
percepción y las experiencias de vida de las personas trans*. En el caso
de Gustaff, el ser percibido, en un principio, como un hombre cis-
género le permite introducirse en el espacio religioso de tal forma que
las personas cis no “sospechen” sobre él. Sin embargo, su tránsito no
deja de ser visible en la medida en que él lo nombra para cada decisión
religiosa que deba tomar, no porque él le deba masculinidad a alguien,
sino porque comprende la importancia de los organismos biológicos
en la Regla de Osha-Ifá a la hora de ritualizar los espacios. Es así como
a través de conversaciones con los mayores ha logrado negociar
determinadas incomodidades e inseguridades relacionadas con su
tránsito y el espacio religioso.

25

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Jessica, por su parte, dice que ser trans* en este contexto religioso,
implica ser un elemento transgresor:
 

tu sola existencia como cuerpo político, por ejemplo, si estamos haciendo
una ceremonia de ñangareo [13], es una ceremonia donde los organismos

masculinos pueden mirar y los organismos femeninos tienen que dar la
espalda, y entonces, es cuando uno mira y todas las que están vestidas de
mujer, todas se dan la vuelta y todos los que están vestiditos de hombre,
todos miran para allá. Pero si en un momento de esa ceremonia hay una

mujer mirando para allá… ¿cómo así? ¿por qué no se dio la vuelta? Ah, es que
es una mujer trans, o en o viceversa, todas se dieron la vuelta y un hombre

no se dio la vuelta. Ah, es que es un hombre trans. Transgrede toda la norma,
porque muchas reglas están construidas desde el binarismo.

(Jessica, comunicación personal, diciembre de 2023)

Lo descripción que da Jessica sobre el ñangareo, y la comprensión que
tiene Gustaff sobre los organismos, ilustra los roles de género que se
pueden presentar en las prácticas religiosas. En ese sentido, muy al
contrario de la propuesta de Oyewumi (2017), quien plantea que para
los Yorubá (precoloniales) no existía una biologización de la diferencia,
en la Regla Osha-Ifá sí la hay; pues se entienden las naturalezas de los
organismos desde las biologías y, por tanto, se asignan determinados
roles en función de estas. Esta dicotomía de género mencionada la he
podido presenciar a lo largo de mis prácticas religiosas, y ya varias
investigadoras han escrito sobre el tema (Castellanos, 2007; Cedeño,
2014; García, 2019; Leal, 2020; Leiva, Ajang, García & Martinez, 2021). 
De este modo, la Regla de Osha-Ifá, por un lado, produce concepciones
binarias del género, pero por otro, se evidencia en ella la existencia de
cuerpos ambiguos que difuminan los límites del ideal de masculinidad
y feminidad en el plano espiritual, y que incentivan a las personas
trans* a vincularse a la misma.

_____________
[13] Ceremonia que se realiza para pedirle bendición a Olorun (el Sol) y a los eggun.

26

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Para explicar lo anterior, Rita Segato propone un posible esquema de
cuatro estratos en el sistema de género Yorubá Brasilero (Candomblé)
que, considero, puede ser útil para explicar cómo funciona el sistema
de género Yorubá cubano (Regla de Osha-Ifá): “roles rituales –
anatómicamente marcados–, roles sociales –andróginos–,
personalidad –dimorfismo psíquico– y orientación sexual –nómada
(Segato, 2003, p. 355). 

Con roles rituales -anatómicamente marcados-, se refiere a la
asignación de determinadas actuaciones en rituales o ceremonias
basadas en las diferencias corporales, físicas y biológicas que hacen
alusión al género. En efecto, el ñangareo es una manera de
ejemplificarlo. Pero existen más espacios de ritual anatómicamente
marcados. Por ejemplo, las únicas personas que pueden pasar a Ifá [14]
son los hombres cisheterosexuales; sumado a ello, las mujeres y
personas trans* no pueden participar en ciertos rituales o ceremonias,
menos cuando están menstruando, entre otros. 

Sobre los roles sociales como -andróginos-, se refiere a aquellos que no
están anatómicamente marcados; es decir, cualquier persona
independientemente de su género lo puede adoptar, permitiendo una
mayor flexibilidad en la expresión del género. En ese sentido, el
Iyaworaje podría ser un rol andrógino porque todes les Iyawos tienen
las mismas prescripciones; aunque, sí hay una basada en el género: la
vestimenta.

[14] Ifá es el sistema adivinatorio que se práctica por medio de un tablero, ekuele e
inkinis.

27

revistanefando.org Una manera de
flexibilizar la mirada

sobre el género



En cuanto al rol de la madrina y el padrino, estos dos cumplen la
misma función de acompañar, cuidar y orientar a sus ahijades
(diferente sería en el ejercicio ritual). O, en la preparación de algunos
espacios religiosos, tradicionalmente son las mujeres quienes se
encargan de esta labor. Sin embargo, he observado que en algunos ilés
los hombres se involucran en la preparación y asumen este rol sin
afectar de ninguna manera el rumbo del espacio. Es decir que
cualquier persona podría asumir estos roles.

Con respecto a la personalidad como –dimorfismo psíquico–, la autora
señala que, de alguna manera, los Orishas se subdividen por género, lo
que influye en la clasificación de las personalidades de sus tutelados
en femeninas y masculinas. En otras palabras, una persona con cuerpo
femenino puede tener una personalidad clasificada como masculina si
su Orisha tutelar es masculino, y viceversa. Esto significa que la
personalidad está determinada por el género, y la apariencia física de
los Orishas funcionaría como símbolo de esta diferencia de género. Sin
embargo, difiero de Segato en este punto, pues en la Regla de Osha-Ifà
es común escuchar en las conversaciones de los religiosos que un
mayor o mayora le diga a un ahijado que parece ser hijo de
determinado Orisha por su personalidad, pero nunca aludiendo al
género, sino a otros aspectos de la personalidad. Por ejemplo, se suele
decir que una persona es hija de Eleggua[1] por su picardía o de
Yemaya[2] por su espíritu cuidador. Y, esto no ocurre de manera
generalizada; los Orishas se asientan en las cabezas de las personas
porque así lo deciden ellos, o según las necesidades de cada una.

Por último, acerca de la orientación sexual –nómade–, Segato (2003)
menciona que las religiones afro-brasileñas de base Yorubá
proporcionaron un espacio de diferencia y representación simbólica
para grupos carentes de libre expresión o visibilidad y, entre esas, las
disidencias sexuales y de género que históricamente habían sido
oprimidas en los países hispánicos y tenían poco espacio para la
autorrepresentación y el reconocimiento.

_____________
[15] Es el Orisha que abre los caminos, guardian de los caminos. Se dice que es un
niño.
[16] Es la Orisha del mar y representa la fertilidad y la maternidad.

28 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

revistanefando.org



A este esquema me gustaría agregarle dos estratos más. El primero
alude a los roles rituales, pero no anatómicamente marcados, sino
concebidos como roles –espiritualmente transitables–, en los cuales el
cuerpo de la persona religiosa abre paso a una nueva agencia. Esto
ocurre, principalmente, durante los estados de posesión, donde la
persona es montada por un eggun, independientemente de su
anatomía y características sexogenéricas. En ese momento quien es
montade adopta las características socialmente nombradas como
“masculinas” o “femeninas” de ese ser espiritual. Es decir, “así como
los Yorubá construyen el género, también lo deconstruyen a través del
ritual (Olajubu, 2003). 

El segundo tiene que ver con lo señalado por Olajubu (2003), quien
menciona que la construcción del género Yorubá es fluida y está
influenciada por otros factores como la edad y los logros personales.
Es decir, dialoga con el principio de senioridad propuesto por
Oyèwùmi, el cual también se refleja en la Regla de Osha-Ifá, no solo en
términos de edad cronológica, sino igualmente en la edad de iniciación
religiosa y en la capacidad de conocimiento y desenvolvimiento
espiritual. En este caso, las personas que ocupan la posición de
senioridad son las, los y les mayores (madrinas, padrinos, apetebis,
babalawos, entre otros) quienes a través de sus procesos espirituales
han adquirido diferentes capacidades y poderes que los colocan en ese
lugar. 

La propuesta de Rita Segato ofrece una manera profunda de ver cómo
opera el género en la Regla de Osha-Ifá. Los estratos que identifica no
están estrictamente vinculados a la anatomía, permitiendo con ello
una mayor flexibilidad y complejidad en la expresión de género. Por
consiguiente, el género en la Regla de Osha-Ifá no equivale ni es
resultado de la anatomía en todo momento; tampoco es una unidad
fija y establecida como lo construye occidente. El género aquí es
cambiante y muta según los escenarios religiosos, y se expresa de
maneras humanas y no humanas, proporcionando espacios de
representación simbólica más flexibles y menos rígidos. La flexibilidad
en la expresión de género, como se observa en los relatos de Jessica y
Gustaff, atrae frecuentemente a personas trans* y sexodisidentes a
estos espacios.

29 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

revistanefando.org



Lo trans*religioso no es simplemente una categoría para describir un
fenómeno sociocultural y espiritual, sino un referente de emergencia,
transformación, mutación y posibilidad. Es un contrargumento al
sincretismo que pretende homogeneizar las religiosidades y
espiritualidades de matriz africana en una entidad jerárquica,
represiva y limitante. Lo trans*religioso propone que no hay un
principio indiscutible sobre la existencia de nadie, menos desde un
criterio sexo-genérico. Desde la Regla de Osha-Ifá, y a grandes rasgos
desde la visión Yorubá, se podría hablar del género como un espacio
de tránsito y mutabilidad, una visión que permite que personas como
Jessica y Gustaff entiendan su existencia no solo como el mero hecho
de alcanzar un lugar de enunciación, sino como un proceso de
permanente movimiento en diálogo con la experiencia religiosa y
social de la Regla de Osha-Ifá.

Tanto mi experiencia dentro de la Regla de Osha-Ifá como mi
investigación sobre las concepciones de género desde miradas
africanas y afrodiaspóricas, y la experiencia de las personas trans*
dentro de estas prácticas ilustran algo fundamental: la posibilidad de
imaginar y concebir existencias que no estén sujetas a las jerarquías
androcéntricas que ven en los cuerpos clasificaciones y funciones
innegociables. En lugar de eso, estas existencias actúan como
impulsores de experiencias heterogéneas, abiertas a un sinnúmero de
posibilidades que permiten a las personas trans* configurarse
religiosamente desde la cohesión, pero también desde la disonancia.
Las maricas, las travas, las trans* y las personas negras me han
enseñado la posibilidad de crear otros mundos través del afecto, del
arte y de la oralidad. Gustaff y Jessica me han enseñado que es posible
construir y habitar la espiritualidad desde otros lugares, lugares que
quizás incomodan o tensionan los espacios, pero que finalmente son
tan necesarios para reafirmar nuestras existencias y las de nuestres
ancestres.

30

revistanefando.org

Una conclusión 
abierta



Lo trans*religioso es, además, la oportunidad para que las personas
trans* sanen emocional y espiritualmente las heridas que han dejado
las violencias sistemáticas experimentadas; es la oportunidad de
moyugbar[1] y nombrar a les trans*ancestres. En últimas es la
oportunidad de ayudarles colectiva y amorosamente a trascender el
plano terrenal. O, como lo diría la artista Piña  (2022):

 “es el surgimiento de la oshunalidad que tiene que ver con la ancestralidad
y con la espiritualidad; es decir, tiene que ver con una forma de amor que va

más allá del amor entre humanos, que tiene relación con una divinidad y
una energía que implica cuerpos que están bajo los rayos de Oshun. Esto

tiene que ver con una fuerza ancestral, la cual, a su vez, 
implica la autopreservación colectiva” (p.135).

Lo trans*religioso como discusión permite una comprensión más
minuciosa sobre lo género-disidente y la espiritualidad. Es una forma
de entender que la herida colonial no se resuelve desde un retorno a
una raíz difusa, sino al elaborar una interpretación crítica de las
prácticas religiosas entendidas como fruto de fuerzas históricas,
sociales y culturales que pueden y deben transformarse, no desde el
orden de una institución, sino desde las interacciones de todos los
sujetos que habitamos estas prácticas.

_____________
[1]Invocación para saludar correctamente y mostrar cariño, respeto y devoción por
las deidades, por los ancestros, por la familia y por la tierra. Se realiza al comenzar
los ritos o actos de adivinación.

31 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025

revistanefando.org



Birman, P. (2006). Transas e transes: sexo e gênero nos cultos afro-
brasileiros, um sobrevôo. Revista Estudos Feministas, 402-414.
Obtenido de
https://www.scielo.br/j/ref/a/vCG4hq9qVzjwFc97gg8nTrz/

Castellanos, J., & Castellanos, I. (1992). LA RELIGIÓN: LA REGLA DE
OCHA. Cuba: Cultura Afrocubana Tomo 3. Obtenido de
https://www.hispanocubano.org/cas/cul3c1.pdf

Castro Ramirez, L. C. (2016). Cordondes espirituales, cordones de
identidad: la misa de investigación en el espiritismo cruzao en Cali
(Colombia). Revista de Antropología Chilena, 1-16. Obtenido de
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-
73562017000100009

Castro Ramirez, L. C. (2022). Habitar mundos humanos-no-humanos
en el complejo santería-ifá: relacionamientos medioambientales y
flujos diaspóricos Colombia-Cuba-México. Naturaleza y Sociedad.
Desafíos Medioambientales, 112-155. Obtenido de
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9659072

Conner, R. P., & Hatfield, D. (2013). Sexual and Gender Complexity in
Yorùbáland? En R. P. Conner, & D. Hatfield, Conner, Randy P; Hatfield,
David (págs. 21-30). New York: Routledge.

De Souza, A. (2010). Ifá santa palabra: concepto ético sobre el carácter
y la ancianidad. Ciudad de la Habana: UNIÓN.

Ekine, S. (2016). Narrativas Contestadoras da Africa Queer. Cadernos
de Genero e Diversidade, 10-14. Obtenido de
https://portalseer.ufba.br/index.php/cadgendiv/article/view/20727

32

revistanefando.org

Referencias
bibliográficas

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Ekine, S., & Freeman, G. R. (Junio de 2014). Resistencias de género.
Discurso y acción LGBTIQ en África Queer. (C. Murias, Entrevistador)
Obtenido de
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/view/5228

Espinosa, Y. (2016). De por qué es necesario un feminismo descolonial:
diferenciación, dominación co-constitutiva de la modernidad
occidental y el fin de la política de identidad. Solar, 141-171. Obtenido
de
https://om.juscatamarca.gob.ar/articulos/De_por_que_es_necesario
_un_feminismo_des.pdf

Eze, C. (2008). African Feminism: Resistance or Resentment? An
African Journal of Philosophy / Revue Africaine de Philosophie, 97-118.
Obtenido de https://www.quest-
journal.net/volXX/Quest_XX_Eze.pdf

Gregorio, C. (2014). Traspasando las fronteras dentro-fuera:
Reflexiones desde una etnografía feminista. Revista de antropología
Iberoamericana, 297-321. Obtenido de
https://www.redalyc.org/pdf/623/62333037005.pdf

Halberstam, J. (2018). Trans*: una guía rápida y peculiar de la
variabilidad de género. Barcelona: EGALES.
Haraway, D. (1999). Las promesas de los monstruos: una política
regeneradora para otros inapropiados/bles. Política y sociedad, 121-
163. Obtenido de
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/POSO999913012
1A/24872

Kancler, T. (2016). Corpo-política, imaginarios trans* y decolonialidad.
Desde el margen. Obtenido de https://desde-elmargen.net/corpo-
politica-imaginarios-trans-decolonialidad/

Lugones, M. (2018). Colonialidad y género. Tabula Rasa, 73-101.
Obtenido de https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39600906

33

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Mansilla, H. (2013). Religiosidad popular y cultura política en América
Latina: Un ensayo sobre los complejos vínculos entre las concepciones
del orden justo y la democracia pluralista moderna. Estudios Políticos,
105-129. Obtenido de https://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S0185-16162013000100006

Narváes Piña, I. Y. (Febrero de 2022). Cuerpos y sexualidades
disidentes y queers. Cuerpo-territorio en tiempos de
homonacionalismo. Entrevista a Iki Yos Piña Narváez. (G. De Lima,
Entrevistador) Obtenido de
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/view/15118

Olajubi, O. (2003). Women in the yoruba religious sphere. Nueva York:
State University of New York. Obtenido de
https://sunypress.edu/Books/W/Women-in-the-Yoruba-Religious-
Sphere

Oyèrónké, O. (2017). La invención de las mujeres: una perspectiva
africana sobre los discursos occidentales del género. Bogotá: La
frontera.

Rodrigues, R. N. (2010). Os Africanos no Brasil. Rio de Janeiro: Centro
Edelstein. Obtenido de https://archive.org/details/osafricanosnobrasil

Rossbach de Olmos, L. (2007). De Cuba al Caribe y al mundo: La 
santería afrocubana como religión entre patrimonio nacional(ista) y
transnacionalización. Memorias. Revista Digital de Historia y
Arqueología desde el Caribe, 129-160. Obtenido de
https://www.redalyc.org/pdf/855/Resumenes/Abstract_85540710_2.p
df

Segato, R. L. (2003). Género, política e hibridismo en la
transnacionalización de la cultura Yoruba. Estudos Afro-Asiáticos,
333-363. Obtenido de
https://www.scielo.br/j/eaa/a/YhPrGzndqwbqLCPQ4cnnqrQ/?
format=pdf

34

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025



Stryker, S. (2017). Historia de lo trans. Madrid: Continta Me Tienes.
Torres, A. (2008). Investigar en los márgenes de las ciencias sociales.
Bogotá: Folios. Obtenido de
http://scielo.org.co/pdf/folios/n27/n27a05.pdf

Vivanco, F. (2020). Homosexualidad en África, ¿una importación
occidental? Su desmitificación a través de la literatura africana.
MariCorners. Estudios interdisciplinarios LGBTIQ+, 86-98. Obtenido
de https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8807192

35

revistanefando.org

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACIÓN + INVESTIGACIÓN | N°02- ABR/MAY-2025


