ARTICULO ARBITRADO /
REFEREED ARTICLE /
ARTIGO DE REFERENCIA /

3

LO TRANS*RELIGIOSO COMO
POSIBILIDAD EMERGENTE:
EXPERIENCIAS ENCARNADAS DE
PERSONAS TRANS* PRACTICANTES
DE LA REGLA DE OSHA-IFA

EN BOGOTA

TRANS*RELIGIOUS AS AN EMERGING POSSIBILITY:
EMBODIED EXPERIENCES OF TRANS* PRACTITIONERS OF
THE RULE OF OSHA-IFA IN BOGOTA

O TRANS*RELIGIOSO COMO POSSIBILIDADE EMERGENTE:
EXPERIENCIAS CORPORIFICADAS DE PESSOAS TRANS*
PRATICANTES DA REGRA DE OSHA-IFA EM BOGOTA

NXI1ANDO

INVESTIGACION

[POR: LUCCIANA SANCHEZ BENAVIDES]

(COLOMBIA)

Antropodloga de la Universidad de Antioquia

luccianasb @gmail.com

RECIBIDO: 05/03/2025
APROBADO: 08/07/2025
PUBLICADO: 31/07/2025

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



Presento la trans*religiosidad como posibilidad para pensar las relaciones y disputas de
sentido que constituyen la vida de dos personas trans* iniciadas en la Regla de Osha-Ifa en la
ciudad de Bogota. Para ello, se acudié a encuentros y dialogos trans*religiosos, encarnados
desde el cuerpo, las experiencias y las voces situadas. Esta investigacién se enmarca en una
perspectiva religiosa, transfeminista y afrodiaspérica, proponiendo lo trans*religioso como
apuesta politica, la cual se plantea que no hay un principio indiscutible sobre la existencia de
nadie, menos desde un criterio sexo-genérico y religioso. En su lugar, estas existencias
actuan como impulsores de experiencias heterogéneas, abiertas a un sin numero de
posibilidades que permiten a las personas trans* configurarse religiosamente de multiples
maneras.

PALABRAS CLAVE: religiosidad; género; transgénero; afrodiaspdrico; trasfeminismo.

| present transreligiosity as a possibility to reflect on the relationships and struggles over
meaning that shape the lives of two trans people initiated into the Rule of Osha-Ifa in the city of
Bogota. To this end, transreligious encounters and dialogues were engaged, embodied
through the body, experiences, and situated voices. This research is framed within a religious,
transfeminist, and Afro-diasporic perspective, proposing transreligiosity as a political stance
that challenges the notion of an indisputable principle regarding anyone’s existence—
especially when imposed through sex-gender and religious criteria. Instead, these existences
act as catalysts for heterogeneous experiences, open to countless possibilities that allow trans
people to configure themselves religiously in multiple ways.

KEYWORDS: Religiosity; Gender; Transgender; Afro-diasporic; Transfeminism.

RESUMO

Apresento a transreligiosidade como uma possibilidade para refletir sobre as relacdes e
disputas de sentido que constituem a vida de duas pessoas trans iniciadas na Regra de Osha-
Ifa na cidade de Bogotd. Para isso, foram realizados encontros e didlogos transreligiosos,
vivenciados a partir do corpo, das experiéncias e das vozes situadas. Esta pesquisa se insere
em uma perspectiva religiosa, transfeminista e afrodiaspérica, propondo a transreligiosidade
como uma aposta politica que questiona a existéncia de um principio indiscutivel sobre a vida
de qualquer pessoa, especialmente quando imposto a partir de critérios sexo-genéricos e
religiosos. Em vez disso, essas existéncias atuam como impulsionadoras de experiéncias
heterogéneas, abertas a inumeras possibilidades que permitem as pessoas trans se
configurarem religiosamente de multiplas maneiras.

PALAVRAS-CHAVE: religiosidade; género; transgénero; afrodiasporico; transfeminismo.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



10

Este texto es resultado de un proceso de investigacion de mi
experiencia como persona disidente sexual y religiosa. Elegi investigar
desde este lugar -la experiencia, lo vivido- y no desde un lugar
aislado; es decir, a contracorriente del pensamiento occidental
moderno que privilegia un distanciamiento entre quien investiga y el
“objeto de estudio”. Esto supone despojar a quienes histéricamente
hemos sido marginades, de la posibilidad de producir conocimiento
propio, situado y por fuera de un esquema unificador, universalista y

masculinista.

Considero que no hay manera de no ser parte de lo que se estudia,
entre otras razones, porque “la teoria es corporal, y la teoria es literal.
La teoria no es algo distante del cuerpo vivido; sino al contrario. La
teoria es cualquier cosa menos desencarnada” (Haraway, 1999, p. 175).
De manera que, construir conocimiento pasa por esos lugares que se
ocupan y por las experiencias que se encarnan; en dicho sentido, la
antropologia feminista desde hace mucho se ha preguntado por las
“implicaciones del antropologo/a como conocedor generizado,
trazando un camino dialégico e intersubjetivo entre sujeto -
conocedor- y objeto —~de conocimiento-, entre el yo y el otro desde
posiciones politicas situadas” (Gregorio, 2014, p.30). Desde esta
perspectiva lo emocional y lo personal no pueden ser separados de lo
conceptual; como indica Okely (1975), no solo lo personal es politico,
también «lo personal es teorico».

Dicho de otro modo, mi apuesta investigativa la asumo desde el
margen, se trata de un esfuerzo por transgredir los limites de la lgica
académica dominante con el fin de abrir otras posibilidades para
pensar, imaginar y construir nuevas realidades (Torres, 2008).
Puntualmente, presento la trans*religiosidad como posibilidad para
pensar las relaciones y disputas de sentido que constituyen la vida de
personas trans® iniciadas en la Regla de Osha-Ifa. Y, ademas, entiendo
lo trans*religioso como apuesta politica con la cual se propone que no
hay un principio indiscutible sobre la existencia de nadie, menos
desde un criterio sexo-genérico y religioso.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



11

Del mismo modo, esta investigacion surge del encuentro con Jessicay
Gustaff, dos personas con experiencia de vida trans® con quienes
comparti espacios religiosos e intensas conversaciones con el fin de
desafiar la concepcion vertical del pensamiento moderno
(investigador/objeto de estudio) y, en su lugar, se buscé llegar a un
dialogo encarnado; es decir, aqui las experiencias corporales, los
sentires, los afectos, los cuidados de quienes participamos en la
investigacion cobran relevancia, en tanto son vias legitimas para crear
conocimiento.

Dicho esto, al indagar sobre las practicas religiosas de personas con
experiencia de vida trans® dentro de la Regla de Osha-Ifa en Colombia,
lo primero que observé fue que las investigaciones se enfocan en
mujeres cis-heterosexuales iniciadas y practicantes; en particular, dan
cuenta de representaciones sociales, roles de género asignados y
relaciones de poder (Castellanos, 2007; Cedefo, 2014; Garcia, 2019;
Leal, 2020; Leiva, Ajang, Garcia & Martinez, 2021). Las investigaciones
disponibles se ubican en Brasil con presencia del Candomblé y la
Kimbanda.

Esta falta de investigacion revela un vacio significativo para
problematizar. Por ello, ante la invitacion que hacen algunes
pensadores o activistas trans, maricas, queers, negres, indigenas y
putxs, de comprender lo trans* desde una multiplicidad de realidades,
me posicioné ante ese vacio para adentrarme en la Regla de Osha-Ifa y
la trans*religiosidad, asumiendo como objetivo: identificar el modo en
que se configuran las experiencias de dos personas transgénero -
Jessica y Gustaff- iniciadas en la Regla de Osha-If4 en la ciudad de
Bogota. La intencidn consistia en explorar la relacion que elles
establecen con dicha practica religiosa y cdmo ésta posibilita, o no, la

construccion de nuevos sentidos sobre la religiosidad.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



12

A continuacion, en este articulo presento, inicialmente, un breve
contexto de la investigacion realizada, a fin de situar a les lectores en
el marco religioso en el que se desarrolla. Luego, exploro algunas
discusiones sobre género y religiosidad Yoruba. Un tercer aspecto para
tratar es la trans*religiosidad encarnada; un cuarto asunto alude a la
variabilidad del género y sus contradicciones. Finalmente, presento
una manera de flexibilizar la mirada sobre género en el marco de las
practicas de la Regla Osha-Ifa; para ello, entro en dialogo con una
postura de Rita Segato.

La Regla de Osha-Ifa derivo de la religion Yoruba nigeriana que en
Cuba se sincretizoé con el catolicismo implantado durante la esclavitud
(Burguillos, 2020). En la Cuba colonial, “sus rituales se debian practicar
en la clandestinidad porque era marginalizada y perseguida” (p. 45), lo
que llevo a que las personas recurrieran a practicas sincréticas como
ocultar sus deidades -Orishas- en los santos catolicos, proceso que dio

origen al término santeria[1].

En Colombia las religiones de matriz africana, comenta Castro (2022),
emergieron aproximadamente hace cuatro décadas como resultado de
dinamicas diaspoéricas y de transnacionalizacion, consolidandose
como sistemas religiosos autosuficientes y autorregulados a partir del
ano 2000. Frigeiro (como se citd en Castro, 2022) hace referencia a las
segundas diasporas cuando los sistemas religiosos provenientes de
Africa se instalaron en lugares como Cuba, Brasil o Haiti, y de alli se
dispersaron e instalaron en otras geografias por diferentes razones,
como lo es el caso colombiano.

En efecto, la costa atlantica ha sido puerta de entrada desde el Caribe
Y, en consecuencia, Colombia es receptor de influencias cubanas, entre
ellas, las religiosas y musicales. El pais es destino de migrantes
cubanos, se dice que la presencia de cubanos en Cali a comienzo de los
afnos 90 fue notable (Rossbach de Olmos, 2007).

[1] Algunes religioses, incluyéndome, preferimos evitar este término debido a su
carga estigmatizante.



13

Esta religion se practica en espacios conocidos como ilés o “casa
espiritual”. A diferencia de los templos convencionales, los ilés no
cuentan con una estructura fisica independiente, sino que funcionan
en las casas o viviendas de las personas iniciadas; dichos lugares estan
dirigidos por “madrinas o padrinos” que cumplen una labor de
iniciacion en la religion y se encargan de acompafiar espiritualmente a
les practicantes. Estos escenarios mayoritariamente lo integran

personas de pertenencia étnica (negros, negras, afros) y mestizas.

Esta investigacidn se realizo en el ilé de Jessica y Gustaff, conformado
por elles y diferentes personas, en su mayoria, disidentes sexuales y/o
del género.

Jessica es una persona con experiencia de vida trans®, se
autoidentifica —segun sus palabras- “desde lo transfemenino no
binario”; pareciera una contradiccién, pero es lo que ha sido su
experiencia de vida, su exploracion en el género en interaccion con la
Regla de Osha-Ifa y el espiritismo desde hace mas de 13 afios. Ademaés,
se reconoce como artista transformista, artivista y activista por los

derechos humanos de las disidencias sexuales y de género.

Gustaff es un hombre trans®, zootecnista y se enuncia desde el
artivismo, espacio que le ha permitido sensibilizarse con los derechos
de las personas LGBTIQ:+. Es bajista de una banda de rock conformada
por hombres trans® y personas no binarias que han transitado hacia lo
masculino y lo no binario. Fue gestor territorial para poblacién
LGBTIQ;+ y para personas en habitabilidad de calle. Cuando lo
entrevisté, hacia tres afios habia recibido su consagracion de mano de
Orula [2].

[2] Ceremonia de iniciacion en la Regla de Osha-Ifa. En ella se revela cual es el odu
(signo de ifa) que rige el destino de cada persona.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



Algunas discusiones
sobre géneroy
religiosidad Yoruba

14

A continuacioén, destaco algunos trabajos que contribuyen a
comprender la nocién de género en la Regla de Osha-Ifa, atendiendo la
provocacion de la feminista nigeriana Oyewumi (2017) de producir
conceptos anclados en las realidades locales.

El feminismo decolonial, por ejemplo, “ha hecho suya la tarea de
reinterpretar la historia en clave critica a la modernidad, ya no sélo
por su androcentrismo y misoginia, como lo ha hecho la epistemologia
feminista clasica, sino dado su caracter intrinsecamente racista y
eurocéntrico” (Espinosa, 2016).

En el caso de Oyewumi (2017), ella critica el caracter universalista de la
academia Occidental, centrando sus investigaciones en el punto de
vista africano. Es asi como en su investigacion “La invencion de las
mujeres. Una perspectiva africana” sobre las discusiones occidentales
del género, argumenta que el género no funciona como un principio
basico de organizacion en todas las sociedades, particularmente en la

cultura Oy6-Yoruba, situada en el oeste de Nigeria.

La autora sugiere que antes de la colonizacidn, su organizacion se
basaba en el principio de la senioridad definida por la edad
cronolégica, por tanto, las categorias “hombre” y “mujer” eran
inexistentes en esa sociedad, y que dicha oposicion y jerarquizacion
binaria fueron construcciones sociales procedentes e impuestas por el
pensamiento occidental. Del mismo modo, sefiala que la colonizacion
fue un proyecto que se expandio6 en las diferentes esferas de la vida de
los Yorub4, incluida la religiosidad. La cristianizacién formo parte
esencial del proceso colonial, sugiriendo que una de las consecuencias
de ésta en la sociedad Yoruba fue la introduccion de las ideas de
género en el ambito religioso, incluyendo el sistema religioso indigena.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



15

Por tanto, los roles de cada religioso y de las deidades no estaban
condicionadas por el género; sin embargo, esto cambi6 después de la
adopcion al cristianismo. Pues bien, “parece haberse registrado un
intento de la academia y los ya clérigos Yoruba por reinterpretar la
religion partiendo del androcentrismo cristiano”. Esto resultd en que
“en las manos de seglares, tedlogos y lideres cristianos de las iglesias
Yoruba, los pilares de la religiéon fueran masculinizandose” (Oyewumi,
2017, p.235).

No obstante, encuentro sugerente la critica que hace la profesora
Viveros (2018) al sefialar que pareceria que Oyewumi ignora que la
senioridad no es la inica forma en que actuan las relaciones de poder,
y que su conclusiéon de que las mujeres y los hombres Yoruba tenian el
mismo poder e iguales oportunidades porque en su lenguaje las
distinciones de género no son jerarquicas, sino anatémicas, puede
terminar confundiendo lenguaje y realidad social, dejando de lado que
la senioridad puede enmascarar otras relaciones de poder que podrian
ser relacionadas con el género.

Asi mismo, Segato (2003) advierte que Oyewumi al argumentar la
inexistencia del género -desde una perspectiva occidental- en las
sociedades africanas precoloniales, podria caer en un esencialismo
cultural que desconoce y simplifica las variaciones y transformaciones
histéricas de las sociedades africanas.

El género, segun Segato (2003) existe en las sociedades precoloniales,
pero lo hace de una forma diferente a la modernidad. Independizados
del cuerpo, los términos de género permanecen como un idioma para
las relaciones sociales y organizan algunos aspectos de la interaccion

social.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



De ahi, lo significativo de conocer los postulados de Oyerénké Olajubu
(2008), quien, en su libro “Women in the Yoruba Religious Sphere” esta
de acuerdo con Oyewumi en la necesidad de producir conceptos
desligados de los paradigmas tedricos europeos y anclados en las
realidades locales. Pero aparte reconoce que las clasificaciones de
género existian en la sociedad Yoruba, solo que no estaban basadas en
dominacion, como propone Occidente, sino en relaciones
complementarias; aludiendo no a la igualdad o la paridad, sino a la
cooperacion y areas especificas de control tanto para la mujer como
para el hombre. Esta relacion de género complementaria esta
arraigada en todos los niveles de la conciencia socio religiosa Yorub4,
puesto que los principios masculinos como los femeninos son
cruciales para una experiencia de vida tranquila. Se trata de una
clasificacion de género que no equivale ni es consecuencia de la
anatomia en todo momento. Para la autora, la construccion de género
Yoruba es fluida y estd modulada por otros factores como la edad y los

logros personales. (Olajubu, 2003).

Olajubu al igual que Oyewumi, reconoce los estragos de la
colonizacion y cristianizacion, pero menciona que, aunque los
colonizadores introdujeron profundos cambios en los sistemas
sexo/género en diferentes contextos de Africa, en muchas de las
sociedades africanas precoloniales, el poder era mayoritariamente
masculino y algunas de estas relaciones de poder si podrian ser

descritas en términos de género.

Es indiscutible el dafio que Occidente causé al continente africano y,
por supuesto, a su diaspora. Aun asi, sin sustraer el peso de una
historia imperialista, encuentro urgente abandonar la idealizacién de
un pasado precolonial africano igualitario (Eze, 2008) —-Olajubu lo
hace- para centrar la atencion en el sistema patriarcal africano del hoy
y en las necesidades actuales de las mujeres y disidencias sexuales y
de género.

16 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



17

Al respecto, segun Ekine (2014) “las personas queers africanas se
encuentran atrapadas en medio de una dicotomia —el imperialismo
occidental y el fascismo religioso y patriarcal africano-. Entre “la
homosexualidad es ajena a Africa” y “la homofobia es ajena a Africa”.
(p.130). Si bien hay evidencias irrefutables de que las disidencias
sexuales y de género han existido histéricamente, lo verdaderamente
importante es que existen en el presente, y que su existencia no se
basa en la influencia occidental ni en una importacion (Ekine, 2014),
como en muchos casos se pretende hacer ver.

Las epistemologias transfeministas han posibilitado la construccion
de otras interpretaciones sobre el género, ancladas en el
reconocimiento de la variedad de realidades en las que los cuerpos
pueden existir y habitar. De esta forma, diversas voces activistas han
planteado criticas a las formas hegemoénicas de representacion y
teorizacion, no solo por la blanquitud, sino también por las dindmicas
de clase, la matrices cisheteronormativas de género y las logicas
coloniales que restringen las posibilidades de agencia y
reconocimiento. Coinciden asi en que lo trans® no es, como diria
Halberstam (2018), una asignacion estable, ni mucho menos una tnica
forma de habitar el mundo; lo trans* es un conglomerado de
posibilidades desde las que se disputa un reconocimiento que esta
sujeto a multiples intersecciones (raza, clase, género).

Como lo menciona Kancler (2016), en los ultimos afios el término -
trans®- con el asterisco se adopté como forma de rechazar los
términos derivados del discurso médico patologizante y para enfatizar
en las multiples practicas y expresiones de género, al igual que en la
heterogeneidad de los cuerpos. De acuerdo con algunes teoriques
(Halbestram, 2018; Hayward & Jami, 2015; Radi, 2020; Stryker, 2017), lo
trans® permite mantener abierta la categoria transgénero.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



18

Aqui propongo lo trans* desde una perspectiva religiosa a la que
denomino trans*religiosa. Lo que sugiero es una visién basada en las
experiencias de las personas trans* dentro de la Osha-Ifa,
proporcionando una mirada que permita concebir otras formas de
religiosidad por fuera de las convencionales, hegemonicas y cis
heterosexistas. Lo trans* es aqui ese componente hibrido en la Regla
de Osha-Ifa que trasciende las barreras cisheteronormadas y, a su vez,
actua como un factor de reafirmacion y reconocimiento de las

corporalidades, sexualidades y géneros ancestrales (Pifia, 2022).

En esta necesidad de desmarcarme de la idea de que existe una sola
forma de ser o habitar las experiencias de vida trans®, encuentro
oportuno la nocion de “encarnacion” como acto de —-tomar forma o dar
cuerpo a—; esto implica una accion profundamente humana, desde la
carne, en la carne; de manera que, referirse a una trans*religiosidad
encarnada, supone reconocer las experiencias de vida trans® y las
religiosidades como realidades situadas que significan multiples
vivencias.

De igual manera, propongo la trans*religiosidad encarnada, tomando
de Birman (2006) la importancia de aceptar la condicién de agentes
que los religiosos atribuyen a sus Orishas y muertos (egguns) en todos
los momentos de sus vidas, especialmente en los estados de posesion
en donde los cuerpos se convierten en vehiculos o caballos [3] para los
Orishas, los egguns y sus mensajes.

Cuando hablo de relaciones encarnadas trans*religiosas, me es
imposible concebirlas de manera fragmentada; por el contrario, lo
trans*religioso aqui se entiende como la imbricacion de dos
dimensiones: lo trans* y lo religioso, que cohabitan y se construyen
juntas, pero que, igualmente, entran en conflicto y se disputan entre
si. Por ello, a continuacion, daré cuenta del sentido y las relaciones que
estas suponen a partir de las experiencias propias de Jessica y Gustaff.

[3] Entre los religiosos se le suele llamar caballo a la persona que, poseida o
montada por algun espiritu, sirve de médium para comunicar un mensaje.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



En breve. Existen precedentes en la Regla de Osha-Ifa que dan cuenta
de la existencia de Orishas con cuerpos ambiguos, o que no cuentan
con un sexo o género definido. Jessica, cuenta que existen Orishas con
avatares [4] femeninos y, por otro lado, Orishas cuyos avatares son
masculinos, pero hay un grupo de Orishas que estan en el intermedio
y que representan unas ambigiiedades o unas omnipresencias que,
hoy en dia, se leerian como trans* o no binaries y que, la mayoria de
investigadores los nombran desde la androginia y el hermafrodismo.

Por ejemplo, Olokun, es ;un/a/e? Orisha que reside en las
profundidades del mar y del cual no se sabe realmente qué es, si es una
mujer, un hombre, una sirena; su sexo es indeterminado.

Por otra parte, esta Inle, ;un/a/e? Orisha cazador y sanador que cuida
a los meédicos y pescadores; se le reconoce por su belleza, erotismo y
androginia. Se dice que es hembra y macho al tiempo, pero que sus
sexos no funcionan; es considerado el patron de los homosexuales.

Asi mismo, Logun Ede, es ;un/a/e? Orisha que se caracteriza por lucir
la mitad del afio como hombre y la otra mitad como mujer (Jessica,
comunicacion personal, diciembre de 2023). La mayoria de las

versiones dicen que cuenta con caracteristicas hermafroditas.

Shangé es otro Orisha mayor, justiciero, duefio del trueno y la guerra.
Es la representacion mas clara de la virilidad entre los Orishas, e
incluso, algunos babalawos [5] llegan a afirmar que Shango6 desaprueba
la homosexualidad. Bajo ese supuesto, de igual forma desaprobaria a
las personas trans* y demas disidencias sexuales y de género. Sin

embargo, Jessica considera lo contrario:

[4] Son las diferentes formas o representaciones en que se manifiestan los Orishas.
Cada Orisha cuenta con avatares o caminos diferentes que se manifiestan segun
alguna caracteristica particular en su forma de ser, actuar o influir en el mundo.
[5] Es la maxima jerarquia en el sistema Osha-Ifa y es quien tiene el poder de la
adivinacion. Solo los hombres cis-heterosexuales pueden ser babalawos.



20

Incluso, varios patakis relatan como en ocasiones él se travistio de
mujer para salvar su vida. Por un lado, se dice que en una oportunidad
él se vio rodeado de muchos enemigos, y Oya, Orisha dueiia de los
vientos, relampagos y tormentas, cort sus trenzas para colocarselas y
lo ayudo a vestirse de mujer. Asi, Shangé logro salir del lugar imitando
a Oya y salvo su vida. También se narra que, en una ocasion, estando
en prision, la hija de un rey, que se habia enamorado de él, le propuso
intercambiar sus ropas para que pudiera huir de la carcel. Shango
acepto y salié disfrazado de mujer.

Vale destacar que los términos androgino y hermafrodita han sido
empleados por investigadores y personas religiosas para describir a
les Orishas y sus avatares, asi como a otras deidades africanas. Aunque
estos conceptos no coinciden exactamente con los significados
asociados a lo trans¥, si revelan algunos indicios sobre entidades
espirituales de Africa que exhiben caracteristicas corporales que
trascienden la idea fija que existe sobre el género; dando indicios de
las diferentes formas en como las personas trans* pueden relacionarse
con la religiosidad mas alla de la rigidez binaria y occidental del
género. Esta fluidez y ambigiiedad en los cuerpos de algunes Orishas
es la que le permite decir a Jessica lo siguiente: “estamos viendo una
sociedad y una religion que esta tomando la experiencia humana
desde tiempos inmemoriales para plasmarla en su cosmovisioén. Por
ende, si puede existir Olokun, si puede existir Inle, si puede existir
Logun Ede, ;por qué no habria cabida para nosotres en la Osha?”
(Jessica, comunicacion personal, diciembre de 2023).

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



En el caso de Obatala, Rodrigues (2010) comenta que para los Nago6 de
Africa, este Orisha, creador de la humanidad y portador de la paz, no
tiene una identidad de género definida. En ocasiones se le presenta
como una figura masculina, mientras que, en otras, como androgina
y/o hermafrodita, resultado de una fusion con Oduduwa, una deidad
femenina. En la Regla de Osha-Ifa se le representa como un Orisha
hombre.

Vemos entonces, unos Orishas con la capacidad de mutary
trans*formarse en diferentes representaciones corporales, algunas
bastante definidas segun las concepciones occidentales de lo femenino
y masculino, mientras que otras resultan bastante ambiguas, sin que

por ello se diluya su esencia y poder como deidades.

Pero, ademas, estas mutaciones suceden también en el plano de lo
sincrético; es decir, cuando el Orisha -de la matriz africana- se
transforma en una santa -catdlica-. Por ejemplo, Shangd se convierte
en Santa Barbara y Obatala en la Virgen de las Mercedes. Aqui no hay
una explicacién mas alla del sincretismo entre la Regla de Osha-Ifa y el
catolicismo. Pero lo que intento destacar es que, independientemente
de la forma que adopta el Orisha, no afecta su poder. Su importancia,
reitero, radica en su esencia y poder como Orisha.

Lo anterior concuerda con la invitacién que hace Stryker (2017) al
hablar sobre lo trans® como una categoria abierta para pensar las
interrelaciones entre transgénero y otros tipos de cruces categoricos
como lo trans- en transgénico, transespecie o transracial. En este caso,
preguntarse por el cruce trans*religiosidad implica reconocer como
parte de la realidad a esos “otros” —egguns y Orishas— que también
transitan y encarnan diferentes cuerpos.

21 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



22

Cabrera, citado en Cedefio (2017), destaca que “los orichas se
encaprichan en cabezas y no en cuerpos y actitudes con discursos
simbdlicos diversos en cuanto a comportamientos, gestos y
movimientos. (...) son los orichas quienes escogen su prole” (p.102).
Esto sugiere que a los Orishas no les interesan las caracteristicas sexo-
genéricas de las personas. Esa es, igualmente, mi posicién como
practicante de la Regla de Osha-Ifa.

En efecto, existe una variacion del género que se expresa en los
denominados toques de tambor [6], misas [7] y otros actos de posesion.
Ocurre que cuando un eggun “femenino” se monta [8] en un hombre,
este adopta caracteristicas “feminizadas” que se reflejan en los
movimientos y bailes. Esto indica que estas entidades espirituales no
se manifiestan de acuerdo con las caracteristicas sexo genéricas de la
persona, sino mas bien en funcion de su desenvolvimiento espiritual y

mediumnidad.

Ahora bien, aunque la practica de la Regla Osha-Ifa puede percibirse
como lugar de apertura hacia las personas trans®, y es reconocible que
los Orishas, los bailes y algunos espacios religiosos suponen un
desajuste frente a la idea hegemonica del género; de igual manera, es
cierto que las personas con experiencia de vida trans* siguen
enfrentando diferentes desafios internos y externos en la manera en

que viven y construyen su religiosidad.

[6] Es una ceremonia que se realiza en homenaje y para llamar a determinado
Orisha. Se hace con los denominados tambores bata en frente de un altar.

[7] La misa espiritual es una ceremonia en donde se pretende establecer un
contacto con las fuerzas espirituales. Estas varian segun los contextos y propdsitos,
(Castro, 2016).

[8] Montarse hace referencia a cuando un espiritu toma posesion de algun cuerpo
para hablar y transmitir un mensaje.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



23

A modo de ejemplo, cuando conversé con Jessica, ella se encontraba en
su afio de Lyaworaje [9]. Sobre éste, Jessica expreso sus inquietudes
respecto a como vestir durante su ano, dado que tradicionalmente las

mujeres usan falda y los hombres pantalon. Al respecto, ella comenta:

Ella destaca que el Iyaworaje es una etapa que se vive bajo condiciones
similares entre hombre, mujeres y personas trans*, la principal
diferencia radica en la vestimenta. Mas alla de eso, todas las personas
que atraviesan el Ilyaworaje experimentan y adquieren las mismas
prescripciones.

Si bien ella opté por llevar a cabo su Iyaworaje con ropa “masculina”,
sustentando su eleccién en la comprension de que el género es una
construccion social y que, por ende, la vestimenta no deberia definir
su identidad de género; estas practicas varian entre las distintas casas
religiosas y, por supuesto, muchas no permiten que las personas elijan
sobre su vestimenta durante el afio de Iyaworaje.

[9] A quien se le asienta el santo pasa a nombrarse Iyawo y a transitar por un afio de
iyaworaje en donde se le dan ciertas prescripciones.



24

Jessica tuvo la oportunidad de encontrarse con un espiritista que se
sostuvo en el principio de iwa pelé [10] ante las inquietudes y
decisiones de ella. Pero, ademas, las intersecciones que le atraviesan
como homosexual y transformista, probablemente le permitieron

tener esa perspectiva y aconsejarla de esa manera.

En el caso de Gustaff, en el primer encuentro que tuvimos, él estaba en
los preparativos de su Kari Osha[11], y en el segundo, estaba
atravesando por “el dia del medio” uno de los momentos de la

ceremonia de Kari Osha. El cuenta:

[10] Abimbola (como se cit6 en De Sousa, 2010) destaca que un verdadero babalawo
o iyanifa debe regirse por el principio de Iwa Pele, que se traduce como un caracter
gentil. Segun ifa algunos de los atributos de Iwa Pele incluyen inuerere, que
significa mantener mente positiva hacia los otros, y okinimora que se refiere a la
voluntad de asociarse con otros. Dicho de otra manera, la Regla de Osha-Ifa se
fundamenta en el respeto y la apertura.

[11] Kari Osha es una de las ceremonias mas importantes en donde se asienta el
Orisha, es decir, se identifica, se baja y se asienta en la cabeza de la persona al
Orisha que acompaiara y guiara el camino de cada religioso. Esta ceremonia dura
siete dias y a quien se le asienta el santo pasa a nombrarse Iyawo.

[12] Consejo que dan los Orishas.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



En los relatos tanto de Gustaff como el de Jessica, se refleja una
preocupacion constante por sentirse comodes, segures y
acompanades en los espacios religiosos. Les dos encaran
cuestionamientos y decisiones que evidentemente no son comunes
entre los religiosos cisgénero. Las personas con experiencias de vida
trans* encarnan un proceso interactivo, y no es suficiente con
autoreconocerse en una identidad especifica; asimismo es
fundamental ser reconocido por los otros; y, en el contexto de la Regla
de Osha-Ifa, por otros religiosos y esos otros Orishas y egguns.

Para las personas trans® y las disidencias sexuales y de género, es
comun recurrir a estrategias corporales para poder integrarse en los
espacios a través del sistema cisgénero obligatorio. Esto significa que,
en muchas ocasiones, las personas adoptan los aspectos simbolicos
que materializan identidades de género cisnormativas (hombre y
mujer) para lograr la transitabilidad (Bagagli, 2017). Pese a lo anterior,
Jessica, revierte esta norma al decidir vivir un afio de Iyaworaje con
ropa “masculina”. En contraste, Gustaff, tuvo la posibilidad de
reafirmar su transito adoptando dichos aspectos simbdlicos; a esto se
le nombra cispassing, es decir, pasar por persona cisgénero.

La presencia o ausencia del cis-passing determina en gran medida la
percepcion y las experiencias de vida de las personas trans®. En el caso
de Gustaff, el ser percibido, en un principio, como un hombre cis-
género le permite introducirse en el espacio religioso de tal forma que
las personas cis no “sospechen” sobre él. Sin embargo, su transito no
deja de ser visible en la medida en que él lo nombra para cada decision
religiosa que deba tomar, no porque ¢l le deba masculinidad a alguien,
sino porque comprende la importancia de los organismos biolégicos
en la Regla de Osha-Ifa a la hora de ritualizar los espacios. Es asi como
a través de conversaciones con los mayores ha logrado negociar
determinadas incomodidades e inseguridades relacionadas con su
transito y el espacio religioso.

25 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



Jessica, por su parte, dice que ser trans® en este contexto religioso,

implica ser un elemento transgresor:

Lo descripciéon que da Jessica sobre el iangareo, y la comprension que
tiene Gustaff sobre los organismos, ilustra los roles de género que se
pueden presentar en las practicas religiosas. En ese sentido, muy al
contrario de la propuesta de Oyewumi (2017), quien plantea que para
los Yoruba (precoloniales) no existia una biologizacién de la diferencia,
en la Regla Osha-If4 si la hay; pues se entienden las naturalezas de los
organismos desde las biologias y, por tanto, se asignan determinados
roles en funcién de estas. Esta dicotomia de género mencionada la he
podido presenciar a lo largo de mis practicas religiosas, y ya varias
investigadoras han escrito sobre el tema (Castellanos, 2007; Cedeio,
2014; Garcia, 2019; Leal, 2020; Leiva, Ajang, Garcia & Martinez, 2021).
De este modo, la Regla de Osha-Ifa, por un lado, produce concepciones
binarias del género, pero por otro, se evidencia en ella la existencia de
cuerpos ambiguos que difuminan los limites del ideal de masculinidad
y feminidad en el plano espiritual, y que incentivan a las personas
trans® a vincularse a la misma.

[13] Ceremonia que se realiza para pedirle bendicion a Olorun (el Sol) y a los eggun.

26 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



27

Una manera de
flexibilizar la mirada
sobre el género

Para explicar lo anterior, Rita Segato propone un posible esquema de
cuatro estratos en el sistema de género Yoruba Brasilero (Candomblé)
que, considero, puede ser util para explicar como funciona el sistema
de género Yoruba cubano (Regla de Osha-Ifa): “roles rituales —
anatémicamente marcados-, roles sociales —androginos-,
personalidad —~dimorfismo psiquico- y orientacién sexual -némada
(Segato, 2003, p. 355).

Con roles rituales -anatémicamente marcados-, se refiere a la
asignacion de determinadas actuaciones en rituales o ceremonias
basadas en las diferencias corporales, fisicas y biologicas que hacen
alusion al género. En efecto, el iangareo es una manera de
ejemplificarlo. Pero existen mas espacios de ritual anatéomicamente
marcados. Por ejemplo, las tinicas personas que pueden pasar a Ifa [14]
son los hombres cisheterosexuales; sumado a ello, las mujeres y
personas trans® no pueden participar en ciertos rituales o ceremonias,

menos cuando estan menstruando, entre otros.

Sobre los roles sociales como -andréginos-, se refiere a aquellos que no
estan anatomicamente marcados; es decir, cualquier persona
independientemente de su género lo puede adoptar, permitiendo una
mayor flexibilidad en la expresion del género. En ese sentido, el
ILyaworaje podria ser un rol andrégino porque todes les Iyawos tienen
las mismas prescripciones; aunque, si hay una basada en el género: la

vestimenta.

[14] Ifa es el sistema adivinatorio que se practica por medio de un tablero, ekuele e
inkinis.



28

En cuanto al rol de la madrina y el padrino, estos dos cumplen la
misma funcion de acompanar, cuidar y orientar a sus ahijades
(diferente seria en el ejercicio ritual). O, en la preparacion de algunos
espacios religiosos, tradicionalmente son las mujeres quienes se
encargan de esta labor. Sin embargo, he observado que en algunos ilés
los hombres se involucran en la preparacion y asumen este rol sin
afectar de ninguna manera el rumbo del espacio. Es decir que

cualquier persona podria asumir estos roles.

Con respecto a la personalidad como -dimorfismo psiquico-, la autora
sefiala que, de alguna manera, los Orishas se subdividen por género, lo
que influye en la clasificacion de las personalidades de sus tutelados
en femeninas y masculinas. En otras palabras, una persona con cuerpo
femenino puede tener una personalidad clasificada como masculina si
su Orisha tutelar es masculino, y viceversa. Esto significa que la
personalidad esta determinada por el género, y la apariencia fisica de
los Orishas funcionaria como simbolo de esta diferencia de género. Sin
embargo, difiero de Segato en este punto, pues en la Regla de Osha-Ifa
es comun escuchar en las conversaciones de los religiosos que un
mayor o mayora le diga a un ahijado que parece ser hijo de
determinado Orisha por su personalidad, pero nunca aludiendo al
género, sino a otros aspectos de la personalidad. Por ejemplo, se suele
decir que una persona es hija de Eleggua[1] por su picardia o de
Yemaya[2] por su espiritu cuidador. Y, esto no ocurre de manera
generalizada; los Orishas se asientan en las cabezas de las personas

porque asi lo deciden ellos, o seguin las necesidades de cada una.

Por ultimo, acerca de la orientacion sexual -némade-, Segato (2003)
menciona que las religiones afro-brasilefias de base Yoruba
proporcionaron un espacio de diferencia y representacion simbolica
para grupos carentes de libre expresion o visibilidad y, entre esas, las
disidencias sexuales y de género que histéricamente habian sido
oprimidas en los paises hispanicos y tenian poco espacio para la

autorrepresentacion y el reconocimiento.

[15] Es el Orisha que abre los caminos, guardian de los caminos. Se dice que es un
niflo.
[16] Es la Orisha del mar y representa la fertilidad y la maternidad.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



29

A este esquema me gustaria agregarle dos estratos mas. El primero
alude a los roles rituales, pero no anatémicamente marcados, sino
concebidos como roles —espiritualmente transitables—, en los cuales el
cuerpo de la persona religiosa abre paso a una nueva agencia. Esto
ocurre, principalmente, durante los estados de posesion, donde la
persona es montada por un eggun, independientemente de su
anatomia y caracteristicas sexogenéricas. En ese momento quien es
montade adopta las caracteristicas socialmente nombradas como
“masculinas” o “femeninas” de ese ser espiritual. Es decir, “asi como
los Yoruba construyen el género, también lo deconstruyen a través del
ritual (Olajubu, 20083).

El segundo tiene que ver con lo senalado por Olajubu (2003), quien
menciona que la construcciéon del género Yoruba es fluida y esta
influenciada por otros factores como la edad y los logros personales.
Es decir, dialoga con el principio de senioridad propuesto por
Oyewumi, el cual también se refleja en la Regla de Osha-1fa, no solo en
términos de edad cronolégica, sino igualmente en la edad de iniciacion
religiosa y en la capacidad de conocimiento y desenvolvimiento
espiritual. En este caso, las personas que ocupan la posicion de
senioridad son las, los y les mayores (madrinas, padrinos, apetebis,
babalawos, entre otros) quienes a través de sus procesos espirituales
han adquirido diferentes capacidades y poderes que los colocan en ese
lugar.

La propuesta de Rita Segato ofrece una manera profunda de ver como
opera el género en la Regla de Osha-Ifa. Los estratos que identifica no
estan estrictamente vinculados a la anatomia, permitiendo con ello
una mayor flexibilidad y complejidad en la expresion de género. Por
consiguiente, el género en la Regla de Osha-Ifa no equivale ni es
resultado de la anatomia en todo momento; tampoco es una unidad
fija y establecida como lo construye occidente. El género aqui es
cambiante y muta segun los escenarios religiosos, y se expresa de
maneras humanas y no humanas, proporcionando espacios de
representacion simbolica mas flexibles y menos rigidos. La flexibilidad
en la expresion de género, como se observa en los relatos de Jessicay
Gustaff, atrae frecuentemente a personas trans* y sexodisidentes a

estos espacios.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



30

Lo trans*religioso no es simplemente una categoria para describir un
fenomeno sociocultural y espiritual, sino un referente de emergencia,
transformacion, mutacion y posibilidad. Es un contrargumento al
sincretismo que pretende homogeneizar las religiosidades y
espiritualidades de matriz africana en una entidad jerarquica,
represiva y limitante. Lo trans*religioso propone que no hay un
principio indiscutible sobre la existencia de nadie, menos desde un
criterio sexo-genérico. Desde la Regla de Osha-Ifa, y a grandes rasgos
desde la vision Yoruba4, se podria hablar del género como un espacio
de transito y mutabilidad, una vision que permite que personas como
Jessica y Gustaff entiendan su existencia no solo como el mero hecho
de alcanzar un lugar de enunciacién, sino como un proceso de
permanente movimiento en dialogo con la experiencia religiosa y
social de la Regla de Osha-Ifa.

Tanto mi experiencia dentro de la Regla de Osha-Ifa como mi
investigacion sobre las concepciones de género desde miradas
africanas y afrodiaspéricas, y la experiencia de las personas trans*
dentro de estas practicas ilustran algo fundamental: la posibilidad de
imaginar y concebir existencias que no estén sujetas a las jerarquias
androcéntricas que ven en los cuerpos clasificaciones y funciones
innegociables. En lugar de eso, estas existencias actian como
impulsores de experiencias heterogéneas, abiertas a un sinnumero de
posibilidades que permiten a las personas trans® configurarse
religiosamente desde la cohesion, pero también desde la disonancia.
Las maricas, las travas, las trans* y las personas negras me han
ensenado la posibilidad de crear otros mundos traves del afecto, del
arte y de la oralidad. Gustaff'y Jessica me han ensefiado que es posible
construir y habitar la espiritualidad desde otros lugares, lugares que
quizas incomodan o tensionan los espacios, pero que finalmente son
tan necesarios para reafirmar nuestras existencias y las de nuestres

ancestres.



31

Lo trans*religioso es, ademas, la oportunidad para que las personas
trans® sanen emocional y espiritualmente las heridas que han dejado
las violencias sistematicas experimentadas; es la oportunidad de
moyugbar[1] y nombrar a les trans*ancestres. En altimas es la
oportunidad de ayudarles colectiva y amorosamente a trascender el
plano terrenal. O, como lo diria la artista Pifla (2022):

Lo trans*religioso como discusién permite una comprension mas
minuciosa sobre lo género-disidente y la espiritualidad. Es una forma
de entender que la herida colonial no se resuelve desde un retorno a
una raiz difusa, sino al elaborar una interpretacion critica de las
practicas religiosas entendidas como fruto de fuerzas historicas,
sociales y culturales que pueden y deben transformarse, no desde el
orden de una institucidn, sino desde las interacciones de todos los

sujetos que habitamos estas practicas.

[1]Invocacion para saludar correctamente y mostrar cariio, respeto y devocion por
las deidades, por los ancestros, por la familia y por la tierra. Se realiza al comenzar

los ritos o actos de adivinacion.

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



Referencias
bibliograficas

32

Birman, P. (2006). Transas e transes: sexo e género nos cultos afro-
brasileiros, um sobrevéo. Revista Estudos Feministas, 402-414.
Obtenido de
https://www.scielo.br/j/ref/a/vCGahqoqVzjwFc97gg8nTrz/

Castellanos, J., & Castellanos, I. (1992). LA RELIGION: LA REGLA DE
OCHA. Cuba: Cultura Afrocubana Tomo 3. Obtenido de
https://www.hispanocubano.org/cas/cul3c1.pdf

Castro Ramirez, L. C. (2016). Cordondes espirituales, cordones de
identidad: la misa de investigacion en el espiritismo cruzao en Cali
(Colombia). Revista de Antropologia Chilena, 1-16. Obtenido de
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&'pid=80717-
73562017000100009

Castro Ramirez, L. C. (2022). Habitar mundos humanos-no-humanos
en el complejo santeria-ifa: relacionamientos medioambientales y
flujos diaspoéricos Colombia-Cuba-México. Naturaleza y Sociedad.
Desafios Medioambientales, 112-155. Obtenido de
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9659072

Conner, R. P., & Hatfield, D. (2013). Sexual and Gender Complexity in
Yorubaland? En R. P. Conner, & D. Hatfield, Conner, Randy P; Hatfield,
David (pags. 21-30). New York: Routledge.

De Souza, A. (2010). Ifa santa palabra: concepto ético sobre el caracter
y la ancianidad. Ciudad de la Habana: UNION.

Ekine, S. (2016). Narrativas Contestadoras da Africa Queer. Cadernos
de Genero e Diversidade, 10-14. Obtenido de
https://portalseer.ufba.br/index.php/cadgendiv/article/view/20727

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



33

Ekine, S., & Freeman, G. R. (Junio de 2014). Resistencias de género.
Discurso y accién LGBTIQ en Africa Queer. (C. Murias, Entrevistador)
Obtenido de
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/view/5228

Espinosa, Y. (2016). De por qué es necesario un feminismo descolonial:
diferenciacion, dominacion co-constitutiva de la modernidad
occidental y el fin de la politica de identidad. Solar, 141-171. Obtenido
de
https://om.juscatamarca.gob.ar/articulos/De_por_que_es_necesario
_un_feminismo_des.pdf

Eze, C. (2008). African Feminism: Resistance or Resentment? An
African Journal of Philosophy / Revue Africaine de Philosophie, 97-118.
Obtenido de https://www.quest-
journal.net/volXX/Quest_XX_Eze.pdf

Gregorio, C. (2014). Traspasando las fronteras dentro-fuera:
Reflexiones desde una etnografia feminista. Revista de antropologia
Iberoamericana, 297-321. Obtenido de
https://www.redalyc.org/pdf/623/62333037005.pdf

Halberstam, J. (2018). Trans®: una guia rapida y peculiar de la
variabilidad de género. Barcelona: EGALES.

Haraway, D. (1999). Las promesas de los monstruos: una politica
regeneradora para otros inapropiados/bles. Politica y sociedad, 121-
163. Obtenido de
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/P0OS0999913012
1A /24872

Kancler, T. (2016). Corpo-politica, imaginarios trans* y decolonialidad.
Desde el margen. Obtenido de https://desde-elmargen.net/corpo-

politica-imaginarios-trans-decolonialidad/

Lugones, M. (2018). Colonialidad y género. Tabula Rasa, 73-101.
Obtenido de https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39600906

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



34

Mansilla, H. (2013). Religiosidad popular y cultura politica en América
Latina: Un ensayo sobre los complejos vinculos entre las concepciones
del orden justo y la democracia pluralista moderna. Estudios Politicos,
105-129. Obtenido de https://www.scielo.org.mx/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=80185-16162013000100006

Narvaes Pina, 1. Y. (Febrero de 2022). Cuerpos y sexualidades
disidentes y queers. Cuerpo-territorio en tiempos de
homonacionalismo. Entrevista a Iki Yos Pifla Narvaez. (G. De Lima,
Entrevistador) Obtenido de
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/view/15118

Olajubi, O. (2003). Women in the yoruba religious sphere. Nueva York:
State University of New York. Obtenido de
https://sunypress.edu/Books/W/Women-in-the-Yoruba-Religious-
Sphere

Oyeroénke, O. (2017). La invencion de las mujeres: una perspectiva
africana sobre los discursos occidentales del género. Bogota: La
frontera.

Rodrigues, R. N. (2010). Os Africanos no Brasil. Rio de Janeiro: Centro
Edelstein. Obtenido de https://archive.org/details/osafricanosnobrasil

Rossbach de Olmos, L. (2007). De Cuba al Caribe y al mundo: La
santeria afrocubana como religion entre patrimonio nacional(ista) y
transnacionalizacion. Memorias. Revista Digital de Historia y
Arqueologia desde el Caribe, 129-160. Obtenido de
https://www.redalyc.org/pdf/855/Resumenes/Abstract _85540710_2.p
df

Segato, R. L. (2003). Género, politica e hibridismo en la
transnacionalizacion de la cultura Yoruba. Estudos Afro-Asiaticos,
333-363. Obtenido de
https://www.scielo.br/j/eaa/a/YhPrGzndqwbqLCPQ4cnnqrQ,/?
format=pdf

NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



Stryker, S. (2017). Historia de lo trans. Madrid: Continta Me Tienes.
Torres, A. (2008). Investigar en los margenes de las ciencias sociales.
Bogota: Folios. Obtenido de
http://scielo.org.co/pdf/folios/n27/n27a05.pdf

Vivanco, F. (2020). Homosexualidad en Africa, ;una importacién
occidental? Su desmitificacion a través de la literatura africana.
MariCorners. Estudios interdisciplinarios LGBTIQ:+, 86-98. Obtenido
de https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8807192

35 NEFANDO. PLATAFORMA DE CREACION + INVESTIGACION | N°02- ABR/MAY-2025



